

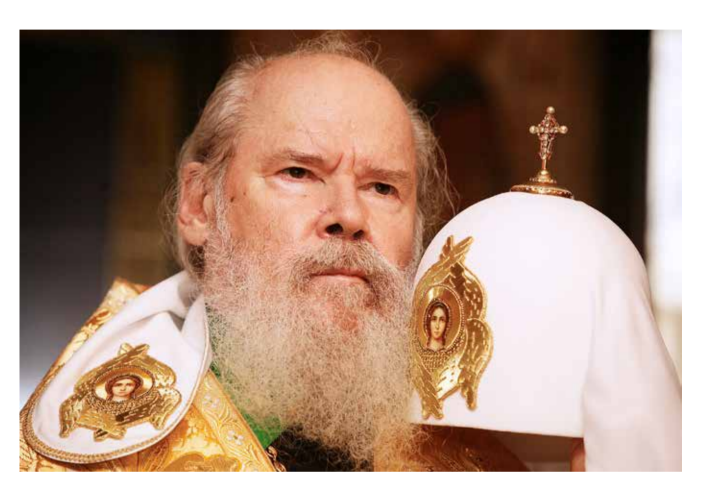
## Пресвятая Богородица, спаси нас!

Газета Богородицерождественского храма г. Королёва

Храм создан в 1689 г. Разрушен в 1954 г. Возрождён в 2005 г.

), Когородское тож мого (122) Издаётся по благословению Митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия

# ПАМЯТИ СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА АЛЕКСИЯ ІІ



5 декабря 2018 года, в десятую годовщину со дня кончины приснопамятного Святейшего Патриарха Алексия II, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил заупокойную литию у гробницы пятнадцатого Предстоятеля Русской Православной Церкви в Благовещенском приделе Богоявленского кафедрального собора в Елохове города Москвы.

У гробницы Святейшего Патриарха Алексия II молились многочисленные верующие — духовенство, монашествующие и миряне Русской Церкви. Среди молившихся была делегация Эстонской Православной Церкви Московского Патриархата.

Перед началом заупокойного богослужения Святейший Владыка обратился к собравшимся в храме со словом:

«Во имя Отца и Сына и Святого Духа!

Десять лет назад завершился земной путь приснопамятного Святеишего Патриарха Алексия. У всех или, по крайней мере, у большинства из тех, кто здесь присутствует, сохранилось в памяти то скорбное событие, которое завершило долголетнее пребывание Святейшего во главе нашей Церкви.

Годы Патриаршества Святейшего Алексия совпали с большими переменами в жизни страны. У Церкви открылись новые возможности. Стеснённые обстоятельства, которыми окружена была Церковь в течение 70-ти лет, пали, и важно было использовать открывшиеся новые возможности для всестороннего развития церковной жизни. Святейший Патриарх возглавил это замечательное обновление жизни нашей Церкви

в 1990-е и начале 2000-х годов. Эти годы ознаменованы открытием множества храмов, рукоположением многих священнослужителей, но самое главное, эти годы ознаменованы изменением положения Церкви в нашей стране. Был заложен фундамент её дальнейшего развития, и во всем этом непосредственно участвовал, руководя церковной жизнью, Святейший Патриарх Алексий.

Но не всё было спокойно и радостно. Уже во времена Святейшего Патриарха начались сложные процессы, связанные с изменением политической ситуации на постсоветском пространстве, в первую очередь на Украине.

И мы знаем, как уже в то время стали развиваться раскольнические тенденции, как отпал Церкви бывшии киевский митрополит Филарет, как возник раскол, который нанёс огромный ущерб Православию на Украине. Всё это не могло пройти мимо сознания и сердца покойного Святейшего. И я, будучи ближайшим его сотрудником, хорошо помню,

как переживал Святейший происходящее в Церкви, но никогда не терял надежды, никогда не терял спокойствия, и этой надеждой и спокойствием вдохновлял всех нас.

Мы сохраним в памяти светлый образ Святейшего Патриарха Алексия, которому Господь вручил жребий управления нашей Церковью в сложный переходный период. Патриарха, который замечательно справился с задачами, которые стояли перед Церковью, укрепив жизнь нашей Церкви, сплотив епископат и дав возможность в дальнейшем развиваться всем сторонам церковной жизни. Мы вспоминаем Святейшего Патриарха Алексия и как человека, который умел прощать, умел слушать людей, умел сдерживать иногда даже справедливый гнев. Мы вспоминаем Святейшего Патриарха как человека, который с открытым сердцем относился к скорбям других людей, когда они эти скорби ему поверяли.

Пусть его светлый образ сохраняется и в сердцах тех, кто его хорошо знал, и в исторической памяти нашей Церкви».

По благословению Святейшего Патриарха Кирилла заупокойные богослужения по приснопамятному Патриарху Алексию совершались 5 декабря во всех Патриарших резиденциях. В резиденции в подмосковном Переделкине богослужение совершил схиархимандрит Илий (Ноздрин), в Даниловом монастыре — смотритель Патриаршей и Синодальной резиденции иеромонах Митрофан (Матыцын), в Чистом переулке — насельник Сретенского ставропигиального монастыря игумен Амвросий (Коньков) и иеромонах Иларий (Ануфриев).

> Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси



#### 

## ПРОМЫСЛ БОЖИЙ

В нашей жизни всё размерено. Мы убаюканы повторяющимися явлениями, от нас не зависящими. Солнце ежедневно восходит с востока и уходит на запад, день сменяется ночью, и так повторяется бесконечно. Мы говорим: «По воле Божией». И сами с утра до вечера тоже кружимся. Но уже не говорим «по воле Божией». Да просто язык не поворачивается произнести эти слова, чтобы не слукавить, потому что знаем, что не живём по воле Божией, хоть и стыдно в этом признаваться.

А почему? Ну, с Солнцем понятно. Просто Бог его и все прочие небесные тела так искусно «запустил», что они никогда не ошибаются, не перечат Богу. И больше им ничего не остаётся, как только крутиться и крутиться, пока не получат от Бога новую «команду»: остановиться.

Другое дело человек со своим Богоподобием и свободной волей. Ну, разве кто-нибудь скажет всерьёз: «Я пошел в магазин, в школу, на танцы или в кино... по воле Божией»? Нет, человек, в отличие от Солнца, по своей собственной воле, святой или грешной, живёт и «крутится» в мире.

С таким-то «полномочием», жить по собственной воле, Бог и создал человека. И ведь нам это нравится!

В стихотворении «Телега жизни» Пушкин это прекрасно изобразил: «С утра садимся мы в телегу, / мы рады голову сломать». Так и видишь: предоставь Бог человеку возможность вот так, без всякого Своего участия, проскакать в «Телеге жизни» до самого «вечера», можно не сомневаться, — «вечер» наступит у него ещё «утром», на первом же опасном вираже «Телеги». И вся земи

вом же опасном вираже «Телеги». И вся земная жизнь давно бы пресеклась.

Но Бог премудро, не связывая человека Своею волей, очень прикровенно «пасёт» его, как истинно добрый Пастырь, Святым Своим Божественным Промыслом. Только вместо вожей и хомута Он наделил человека разумом, совестью, собственной своею свободной волей и, в придачу, дал ещё пять чувств.

Мы хорошо различаем вещи, которые, как нам кажется, Бог более или менее «терпит», «прощает», и которые уже никак не терпит и ставит нас об этом в известность.

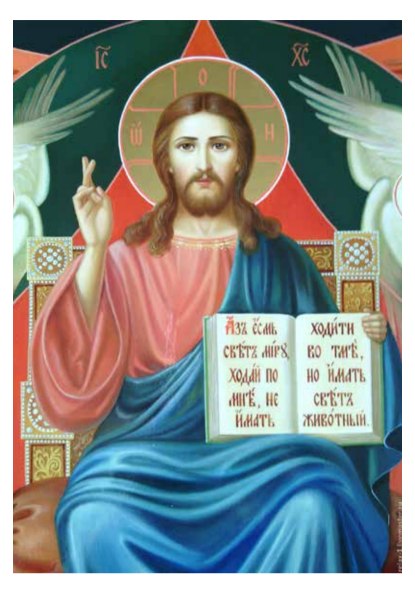
Человек молится, старается жить по заповедям. Но, случается, и довольно часто, что молитва его рассеяна. Он мучается. Пытается взять себя в руки — и опять отвлёкся. И так без конца.

Или: вместо вечернего молитвенного правила человек усаживается у телевизора и смотрит сериал.

Разница есть? Бог тоже видит разницу. Да. И там, и там нарушилась воля Бога. Но во втором случае — злонамеренно.

Когда мы затеваем или уже совершили нечто, противное воле Бога, а на самом деле — как только осознали это, — тотчас обнаруживаем своею совестью, разумом и всеми своими чувствами «зазор» между двумя лучами — волей Божией и нашей собственной волей (помыслом). Этот «зазор» властно заполнил Промысл Божий. Величина угла расхождения этих двух лучей и определяет меру противодействия человека воле Божией.

Святость и грех никак не могут идти об руку друг с другом. Человек имеет непреодолимое желание совершить грех. Но уступить греху святость не может. Грех не в силах её победить. Как быть? Всякий раз, когда ещё только намечается конфликт между человеком и Богом, о чём человек, возможно, пока что даже не догадывается, Бог мягко попускает человеку совершить задуманное, но одновременно включает жёсткий механизм противодействия ему. Духовно чуткий человек уже на самой ранней стадии проявления Божьего Промысла, уловив душевный



дискомфорт со своею совестью, тотчас отказывается от посетившего его греховного намерения и продолжает оставаться в луче Божьей воли.

Но это не всегда удаётся. Чаще всего желание совершить грех бывает настолько требовательным, что человек не слышит Божьего предостережения и вступает в «противостояние». Например, поздним вечером молодой человек, школьник, закончив домашние уроки, готовится ко сну. Но тут — звонок приятеля: просит выйти на минутку, воздухом подышать. Родители, естественно, против. Но можно ли силой удержать дома 16-летнего детину, если ему «надо»? «Минутка» затянулась. Рядом оказался пивной ларёк. Пока школьники соображали, что купить, подходит третий, значительно старше, и уже «навеселе». Слово за слово, сверкнул нож, и наш молодой человек, окровавленный, падает с пропоротым животом.

Слава Богу, не насмерть. Но — больница. Медленное выздоровление.

Каждый может припомнить похожие случаи, когда воля Божия оказывается отвергнутой, и в нашу размеренную жизнь «ни с того, ни с сего» врывается Святой Божий Промысл для принудительного «сближения» лучей.

С момента нашего зачатия и рождения в земную жизнь Бог готов вести нас Своею Святой волей прямо в предуготовленное нам Царство Небесное. Но — увы! После грехопадения первых людей такое движение стало невозможно. Господь говорит: «всякий человек есть ложь» (Пс. 115:2), и нет такого человека, который бы жил и не согрешил (см. 3Цар. 8:46).

Иными словами, строго в луче Святой воли Божией человек не может ни единого дня продержаться без отклонения вольного или невольного. Нужна постоянная «коррекция». Божия помощь. А Бог как раз этого и хочет, хочет помогать: «Без Меня не можете делать ничего» (Ин. 15:5)! Имеется в виду — спасительного. «Просите — и Я дам вам; стучите — и открою; ищите — и покажу вам» (см. Мф. 7:7). Потому-то в каждое мгновение для «возвращения» человека на «идеальную» траекторию движения к намеченной цели — Царство Небесное — Бог и «включает» Святой Свой Промысл.

Поначалу отклоняемся мы весьма незначительно, чуткой душою улавливая от своего Ангела-хранителя подсказку: «Отклонился, вернись!». Но, к сожалению, бывает и так, как мы только что видели на примере школьника.

Бывает, к несчастью, что человек не то что отклонился, а вообще отправился в противоположную сторону от вектора луча Святой Божией воли и уже не слышит никаких ни призывов, ни подсказок своего Ангела-хранителя. Не слышит и не желает слышать! Бог это видит. Ужасается. Страдает. Понимает, что человек гибнет, причём «с отягчающими обстоятельствами»: согрешает так тяжко, что если всё оставить, как есть, потом и всей даже Церкви его невозможно будет отмолить.

Из любви к такому бедолаге Бог в какойто момент вообще выдёргивает его из земной жизни. Останавливает его движение к вечной погибели. Сразу отправляет в ад, сохраняя для него вероятность молитвенным усилием Церкви всё-таки хоть когда-нибудь быть вымоленным оттуда.

Благой человек постоянно вглядывается в свою душу. Удивительно: мы внимательно прослеживаем течение времени суток, день за днём, год за годом. В детстве, например, мы ежегодно где-то на дверном косяке ставили отметки своего роста, а в зеркале чуть ли не каждый день обнаруживали на лице следы своей возмужалости. В течение суток мы регулярно испытываем чувство голода, жажды, усталости, потребность в отдыхе. И при всём этом не замечаем, как порою вдруг диаметрально меняется наше настроение — в одно мгновение!

Это ещё раз напоминает нам о том, что душа живёт, в отличие от тела, вечно. По образному слову поэта, она «вечности заложница, у времени в плену». Надо лишь различать дела по-житейски временые и вечные. Однако мы зачастую житейские дела решаем, расплачиваясь вечностью.

Почему святые никого не осуждают? Они осуждают только самих себя. Они вообще не видят вне себя ни одного греха. Не приглядываются, не принюхиваются. Не любопытствуют. Не потому что их чувства притупились, атрофировались. А потому что доверяют Богу. Отказались от своей свободной воли — добровольно! Таким образом здесь уже, на земле, полностью приклонили луч своей свободной воли к лучу Святой воли Божией до полного или почти полного их слияния.

И на волне Святого Духа они свободно возносятся в жизнь вечную.

Господь создал мир в виде гармонии, доступной и необходимой каждому для спасения. Не будем же винить Бога, что сплошь и рядом сами вызываем «огонь» Святого Промысла Божьего на себя, сознательно «забывая» о воле Божией, вообще не думая о ней. Вся паства собирается в храме, а мы сидим дома, зарывшись в своё уютное житьё-бытьё, или идём в гости, или беспечно таскаемся по магазинам.

Однако мы верим, что и тогда наш Небесный Пастырь, Господь, мудро, с любовью «пасёт» нас. Пасёт и святой Своей волей, и святым Промыслом, снисходя к нашим грехам. Верим, что Бог ведёт нас в Царство Небесное, Ему Самому это приятно и очень хочется. И хотя мы Его Святую волю то и дело упрямо отвергаем, вихляем, движемся зигзагами, мы верим: Милосердный Бог вовремя предложит нам мудрый Свой Промысл о нас самих и через все овраги, ямы, пропасти, куда мы так настырно лезем, несмотря ни на что, управит нас к спасению.

Если, конечно, не встретит с нашей стороны активного сопротивления и хулы, то есть неверия.

Этого уже надо остерегаться хуже огня. Чтобы избежать огня вечного.

Настоятель храма протоиерей Борис Куликовский

# АЛЕКСАНДР СОЛЖЕНИЦЫН: «ЖИЗНЬ КАК БОЖЬЕ ЧУДО»

К 100-летию со дня рождения

Александр Исаевич Солженицын родился в начале XX века и судьбою своей явил выразительный слепок с него. В энциклопедиях характеризуется как «русский писатель, мыслитель, публицист». Пережил тюремное заключение и написал о нём потрясающее, широко известное повествование. Автор нескольких больших идеологических романов. Оказал колоссальное влияние на воззрения и убеждения современников, имея как преданных поклонников, так и яростных противников. Уделял огромное значение вопросам христианства.

На одной газетной полосе невозможно вместить такое эпическое явление, как Солженицын. Я решила познакомить читателя с краткой его биографией, а также процитировать его высказывания на тему веры и Церкви.

Я надеюсь, что данная статья даст повод к размышлениям и побудит достать с полки том классика. И, если это случится, я сочту цель публикации достигнутой.

Александр Солженицын родился 11 декабря 1918 года в Кисловодске, крещён был в местном храме Святого Целителя Пантелеймона.

Его отец, Исаакий Семёнович, русский православный крестьянин, учился в Харькове, затем в Москве, где познакомился с будущей женой, Таисией Щербак, тоже обучавшейся в столице. С началом Первой Мировой Исаакий Солженицын пошёл на фронт добровольцем и служил офицером. А после возвращения с войны погиб, за полгода до рождения сына, 15 июня 1918 года, в результате несчастного случая на охоте. Изображён сыном под именем Сани Лаженицына в эпопее «Красное колесо». Кстати, отчество будущий писатель изменил не по своей воле, а из-за ошибки паспортистки, позже «растиражированной» во всех официальных документах.

В 1924 году Солженицын переехал с матерью в Ростов-на-Дону. С 1926 по 1936 год учился в школе № 15, располагавшейся в Соборном переулке. В столице Донского края юный Александр стал свидетелем уничтожения церковной жизни.

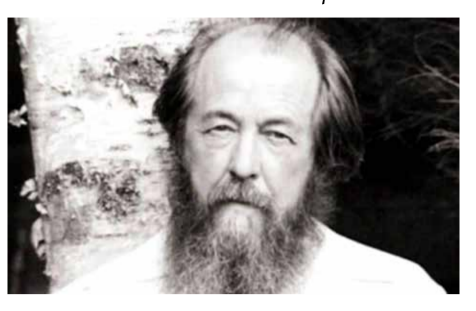
В младших классах Саша подвергался насмешкам за нежелание вступать в пионеры, получил выговор за посещение церкви. На протяжении всей жизни и творчества Солженицын постоянно обращался к Богу. Он вспоминал, как в детстве ходил в храм, где регулярно исповедовался и причащался. «Ведь провёл же и я отрочество в светлом пении храмов Твоих!».

В старших классах увлёкся литературой, начал писать стихи и прозу; задумал роман о революции 1917 гола.

В 1936 году поступил на физико-математический факультет Ростовского университета, где стал отличником, стипендиатом. Но не оставлял литературных упражнений, а с 1939 года параллельно учился на заочном отделении Московского Института Философии, Литературы, Истории. Университет окончил в 1941 году с отличием.

С началом Великой Отечественной Александр рвался на фронт, хоть и был признан «ограниченно годным» по здоровью, однако активно добивался призыва на фронт. В октябре 1941 года был призван, окончил артиллерийское училище. С марта 1943-го служил командиром батареи звуковой разведки на Центральном и Брянском фронтах. Александр Исаевич был награждён орденом Отечественной войны 2-й степени и орденом Красной Звезды, будучи уже капитаном.

В 1945 году его переписка с другом стала известна военной контрразведке, раскрывшей «политические негодования» адресатов. В июле победного 1945-го А.И. Солженицын был осуждён на восемь лет исправительно-трудовых лагерей по 58-ой статье УК. Срок отбывал в лагере на Калужской заставе, затем четыре года — в «шарашке» и два с половиной — в лагерях Казахстана. Кстати, на протяжении всей жизни писатель никогда не снимал



нательный крест, даже если этого требовало тюремное начальство.

В 1952 году хирург в лагерной больнице оперировал его по поводу злокачественной опухоли. Этот момент, когда ему грозила «смерть на пороге освобождения и гибель всего написанного, всего смысла жизни, прожитой до сих пор», Солженицын называл переломным. Однако он не умер.

«При моей безнадёжно запущенной, остро-злокачественной опухоли это было Божье чудо, я никак иначе не понимал. Вся возвращённая мне жизнь с тех пор — не моя в полном смысле, она имеет вложенную цель».

В 1953 году Александр Исаевич вышел из лагеря на «вечное ссыльнопоселение» в Казахстане.

3 февраля 1956 года А. И. Солженицына реабилитировали. Он работал учителем математики в Рязани и все годы, начиная со студенческих, много писал

В 1962 году в журнале «Новый мир», главным редактором которого был Твардовский, был опубликован рассказ «Один день Ивана Денисовича», потом «Матрёнин двор», сделавшие имя Солженицына известным. Больше ни одно из произведений писателя не было допущено к изданию в СССР, они печатались в самиздате и за рубежом.

В 1967 году Солженицын был исключен из Союза писателей, куда был принят за пять лет до того. В период 1967-70 годов работал над книгой «Архипелаг ГУЛАГ». В 1968 году на Западе без разрешения автора были опубликованы романы «В круге первом» и «Раковый корпус», и в СССР началась пропагандистская кампания против автора.

В 1970 году А.И. Солженицын был удостоен Нобелевской премии по литературе.

В 1971 году в Париже вышел его роман «Август Четырнадцатого», в котором ярко выражены православно-патриотические взгляды писателя. В августе того же года КГБ провёл операцию по физическому устранению Солженицына: во время поездки в Новочеркасск ему скрытно был сделан укол ядовитого вещества. Писатель выжил, но долго и тяжело болел.

Надо отметить, что Солженицын первый на понятном для тогдашнего советского читателя языке заговорил о Боге. В «Раковом корпусе» люди на пороге смерти переосмысливают свою жизнь. «В круге первом» герой вдруг понимает, что Богесть, и это открытие полностью меняет его отношение к аресту и страданиям. Оттого, что Богесть, он чувствует себя счастливым. Нельзя не вспомнить небольшой рассказ «Пасхальный крестный ход» и стихотворение «Молитва» из цикла «Крохотки». В 1972-1973 годах писатель работал над 8-томной эпопеей «Красное колесо».

В 1974 году, в связи с выходом первого тома «Архипелага ГУЛАГ» на Западе, Солженицын был насильственно выдворен из СССР. Сначала жил с семьей в Швейцарии, затем в США, продолжая работу над «Красным колесом». Написал книгу «Бодался теленок с дубом», работу «Как нам обустроить Россию».

Вернувшись на Родину в 1994 году, Солженицын жил и работал в Москве. В 1997 году

Александр Исаевич был избран действительным членом Российской Академии наук. В 2007 году писатель был награждён Государственной премией РФ.

Умер Александр Исаевич Солженицын в Москве 3 августа 2008 года, на 90-м году жизни. После отпевания в Большом соборе Донского монастыря он был похоронен в монастырском некрополе с воинскими почестями, отданными ему, как ветерану войны. На могиле установлен памятник — мраморный крест по проекту скульптора Шаховского.

Ныне имя писателя носят улицы, проспекты, площади и парки (не только российские), библиотеки, корабли. В разных городах установлены памятники, бюсты, мемориальные доски, открыты музеи. Увековечение памяти — дело нужное, но главное — это расслышать живой голос

писателя:

«Больше полувека назад, ещё ребёнком, я слышал от многих пожилых людей в объяснение великих сотрясений, постигших Россию: "Люди забыли Бога, оттого и всё". С тех пор, потрудясь над историей нашей революции немногим менее полувека, прочтя сотни книг, собрав сотни личных свидетельств и сам уже написав в расчистку того обвала 8 томов, — я сегодня на просьбу как можно короче назвать главную причину той истребительной революции, сглодавшей у нас до 60 миллионов людей, не смогу выразить точнее, чем это повторить».

В главе из «Красного колеса» «Христианство на Руси» Солженицын говорит, что только Церковь может быть возродительницей жизни, только она может ответить на тупик современного мира, «откуда ни наука, ни бюрократия, ни демократия, ни надутый социализм не могут дать выход человеческой душе».

«Хотя знакомство с русской историей могло бы давно отбить охоту искать какую-то руку справедливости, какой-то высший вселенский смысл в цепи русских бед, а — я в своей жизни эту направляющую руку, этот очень светлый, не от меня зависящий смысл привык с тюремных лет ощущать. Броски моей жизни я не всегда управлялся понять вовремя, часто по слабости тела и духа понимал обратно их истинному и далеко рассчитанному значению. Но позже непременно разъяснялся мне истинный разум происшедшего — и я только немел от удивления. Многое в жизни делал противоположно моей же главной поставленной цели, не понимая истинного пути, и всегда меня поправляло Нечто. Это стало для меня так привычно, так надёжно, что только и оставалось для меня задачи: правильней и быстрее понять каждое крупное событие моей жизни».

«Наша жизнь — не в поиске материального успеха, а в поиске достойного духовного роста. Вся наша земная жизнь есть лишь промежуточная ступень развития к высшей — и с этой ступени не надо сорваться, не надо и протоптаться бесплодно. Одни материальные законы — не объясняют нашу жизнь и не открывают ей пути. Из законов физики и физиологии нам никогда не откроется то несомненное, как Творец постоянно и ежедневно участвует в жизни каждого из нас, неизменно добавляя нам энергии бытия, а когда эта помощь оставляет нас — мы умираем. И с не меньшим же участием Он содействует жизни всей планеты — это надо почувствовать в наш тёмный, страшный момент».

Будучи наделён даром пророчества, Солженицын как бы завещал: «...путь человечества — длинный путь. Наша история и состоит в том, чтобы, проходя через все соблазны, мы вырастали. Почти что в самом начале евангельской истории Христу предлагаются одно за другим искушения, и Он одно за другим отвергает их. Человечество не может сделать это так быстро и решительно, но Божий замысел, мне кажется, в том, что через многовековое развитие мы сумеем сами начать отказываться от соблазнов».

Светлана Попова

## СПРОСИ СВОЕ СЕРДЦЕ...



Зима началась лёгким морозцем и чудесной поездкой в театр! Мы с дочерью с удовольствием приняли участие в этом мероприятии воскресной школы. На этот раз мы, дети с родителями, во главе с замечательным руководителем Светланой Васильевной отправились в Московский историко-этнографический театр. Дорога от станции Болшево пролетела быстро — все были в предвкушении интересного просмотра. А спектакль оказался не только интересным, но и поучающим, душеполезным.

«Если ты не знаешь, что делать и как поступить — положи руку на грудь и спроси своё сердце. Если сердце доброе, оно обязательно ответит. Если сердце умное, оно обязательно подскажет. Если сердце храброе, оно обязательно поможет!» Так

учил отец Аинку — главную героиню спектакля. Этот совет звучит со сцены на протяжении всего действа.

Не уверена, что моя шестилетняя дочка до конца поняла содержание этого посыла, но чуть позже я постараюсь ей объяснить, как важно прислушиваться к себе, к своим чувствам, как важно наполнять своё сердечко верой и любовью. И тогда любые трудности будут преодолимы! Наши родительские молитвы пронизаны прошением у Бога умиления и смирения сердец наших детей, веры и послушания, мудрости и искренности. Пусть всё это пребудет в наших детях! Пусть их сердечки отзываются любовью к родительской заботе. Пусть наши сердца и сердца наших детей будут открыты для благочестивых поступков и не останутся равнодушными к чужой беде. Пусть наши сердца подсказывают нам выход даже тогда, когда кажется, что его нет. И даже в самое тёмное и холодное время года пусть в сердце каждого из нас будет достаточно света и тепла... для себя и для близких.

Пусть в наших сердцах живёт ВЕРА!

Емилия Козлова

# МАСТЕР-КЛАСС «ПРЯНИК К РОЖДЕСТВУ»

Восьмого декабря в нашей воскресной школе прошёл очередной мастер-класс под руководством замечательного кондитера Натальи Павловны Андреевой. В преддверии приближающегося Рождества темой мастер-класса была выбрана роспись ароматного имбирного печенья и пошаговое изготовление необычного угощения — сладкого пряничного домика. Участники

ознакомились с технологией приготовления заварного теста, разноцветной белковой глазури и карамельного клея для соединения частей домика. Во время создания кулинарных шедевров Наталья Павловна рассказывала познавательные истории и интересные факты, а также раскрывала секреты кондитерского мастерства. По окончании мастер-класса каждый участник получил собственноручно украшенный пряник, несколько рецептов теста, в том числе и постного, а также выкройку домика, чтобы порадовать



Пряничный домик

своих близких за праздничным Рождественским

Хочется выразить свою благодарность родительскому комитету и руководству воскресной школы за проведение таких уроков.

Нелли Черняк



Расписываем имбирное печенье



Просим ваших молитв и помощи в реставрации Усадьбы «Костино» и создании храмового комплекса Богородицерождественского храма

В 10 номере газеты была допущена неточность. На третьей полосе газеты текст написан Емилией Козловой, фото Нино Закариадзе. Приносим свои извинения.

Главный редактор: настоятель Богородицерождественского храма протоиерей Борис Куликовский

Ответственный редактор:

Светлана Попова

Дизайн, вёрстка: Александр Опалев

Адрес редакции: 141080, г. Королёв, Московская область, ул. Калининградская, д. 1. Тел.: (498) 602-91-80. www.hramvkostino.ru

Подписано в печать: 18.12.2018

Отпечатано в ООО «МГС Ресурс». 141074 г. Королёв, ул. Пионерская, д.30, кор. 5. Тираж 300 экз. Объём 1 п.л. Печать цифровая.

#### Банковские реквизиты храма:

Получатель: Богородицерождественский храм ИНН 5018023872 КПП 501801001 ОСБ 2570 г. Королёв Банк получателя: Сбербанк России г. Москва p/c 40703810240170100159 κ/c 30101810400000000225 БИК 044525225

Газета издаётся с ноября 2008 г.

Не используйте это издание в бытовых целях и не выбрасывайте его.

Если этот номер вам стал не нужен, подарите его или принесите в храм.